
UNIVERSIDADE FEDERAL DO ESPÍRITO SANTO 

DEPARTAMENTO DE LÍNGUAS E LETRAS – DLL 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS – MESTRADO E  

 

   Congresso Internacional Literatura e Revolução: os espectros de Marx 

e o realismo estético – imperialismo e independência nacional.    

      ( Homenagem aos 200 anos de nascimento de Karl Marx e aos 

128 anos de nascimento de Oswald de Andrade) será realizado no dia 06 e 07 de 

dezembro de 2018, na Universidade Federal do Espírito Santo (UFES), em Vitória.  

APOIO CEBRAPAZ: CENTRO BRASILEIRO PELA PAZ 

 

Organizadores:  

André Luis de Macedo Serrano (Ufes) 

Andressa Santos Takao (Ufes) 

Marcelo Burman(UFES) 

Rogério Olivier (Ufes) 

Tânia Silva (Ufes) 

Diana Souza Barbosa (UFES) 

Luis Eustáquio Soares (UFES) 

 

Comitê Científico:  

Marcelo Colussi (Guatemala) 

Luís Alberto Alves (UFRJ) 

Luís Eustáquio Soares (UFES) 

Luis Carlos Muñoz (Los Libertadores) 

Jörg Nowak ( University of Nottingham) 



Alda Correa ( Portugal)  

 

Endereço eletrônico do Congresso: Universidade Federal do Espírito Santo, Auditório do 

ICII, do Centro de Ciências Humanas e Naturais.  

 

INSCRIÇÕES: 

3.1- DATA PARA INSCRIÇÕES DE COORDENADORES PARA OS 

SIMPÓSIOS: 

- Período para inscrições dos simpósios: de 30/10 até  15/11 – inscrições 

gratuitas para coordenar simpósios.  

- DATA PARA INSCRIÇÕES DE COMUNICAÇÕES em Simpósios:   16/11 

até 02/12. 

- As inscrições para comunicações em Simpósios também serão gratuitas.  

f) INSCRIÇÕES PARA OUVINTE (Com direito à Certificado, sem cobrança 

de taxa) 

g). Usar o e-mail a seguir para todas as inscrições, especificando se para 

Simpósio; para Comunicação (indicando o Simpósio de referência); se para 

Ouvinte.  E-mail. coloquioliteraturaerevolucao@gmail.com  

h) Enviar os RESUMOS dos Simpósios e das Comunicações para o e-mail 

acima, procurando ser conciso e objetivo na redação.  

i) Os Simpósios com as respectivas comunicações ocorrerão à tarde, de 14 às 

18.  

 

Conferências:  

                           06/12/18 

Mesa de abertura (às 07h30min). 

Luis Eustáquio Soares 

Arlene Batista (Coordenadora do PPGL) 

 

 

Primeira conferência- O realismo estético e a independência nacional (às 09h). 

Mediador (a): Tânia da Silva (UFES) 

Conferencistas:  

Vera Aguiar Cotrim (USP) 

Luis Alberto Alves (UFRJ) 

Leonardo Mendes Neves Félix (UFES) 

06/12/18 

mailto:coloquioliteraturaerevolucao@gmail.com


Segunda  conferência- Antropofagia e Marxismo Oriental (às 18h30min). 

Mediador (a): Rogério Rufino 

Conferencistas:  

André Serrano (UFES) 

Julia Almeida (UFES)  

Sérgio Fonseca Amaral (UFES) 

 

    07/12/18 

Terceira conferência-  Realismo literário na América Latina e a independência de “nuestra 

América” (às 09hs). 

Mediador (a): Marcelo Burmann 

Conferencistas:  

Ana Aguiar Cotrim (UNB) 

Luis Carlos Muñoz (Colombia) 

Roberta Traspadini (UNILA) 

 

Quarta conferência-  Os espectros de Marx: realismo e imperialismo, hoje (às 18h30min). 

Mediador (a): Andressa Takao 

Conferencistas:  
Jörg Nowak (University of Nottingham) 

Luís Eustáquio Soares (UFES) 

 

 

 

Livros/ lançamentos.  

2.a- Lançamento do livro eletrônico do Colóquio passado: Literatura e 

revolução: imperialismo, biopolítica e indústria cultural. 

2.b- Lançamento do livro eletrônico: O Realismo como vanguarda” no próximo 

Colóquio.  

JUSTIFICATIVA 

INTRODUÇÃO 

Buscando incrementar o debate acerca de temas que envolvem as suas três linhas de pesquisa (a 

saber: Poéticas da Antiguidade e da Pós-Modernidade, Literatura e Expressões da Alteridade, e 

Literatura e Outros Sistemas de Significação), do Programa de Pós-Graduação em Letras da UFES, 

além de contemplar o NUDES, Núcleo de Pesquisa Diversidade e Descolonização – 

Observatório de Traduções Culturais, Educacionais e Epistemológicas, sem deixar de dialogar 

com os Grupos de Pesquisa Literatura, Indústria Cultural e Letramento Crítico e Literatura, 



Kynismo e Ideia de Comunismo, este Primeiro Congresso Internacional Literatura e revolução: 

os espectros de Marx e o realismo estético – imperialismo e independência nacional, procurará 

mobilizar pesquisadores do Brasil e do mundo, com o objetivo de estabelecer uma linha histórica 

crítica que atualize e a interação dialógica entre literatura,  revolução e biopolítica. 

AXIOMAS DO RESLISMO ESTÉTICO E O ESTATUDO ANTICOLONIAL DA 

LITERATURA BRASILEIRA.   

 Exilados na França a partir de 1843, por editarem o jornal Gazeta Renana na Alemanha, 

Karl Marx e Arnold Ruge dirigiram os Anais Franco-alemães, a partir de Paris, com o objetivo de 

incentivar a troca de ideias entre intelectuais revolucionários daquele período histórico, sobretudo 

tendo   vista  o desafio de aproximar a vanguarda socialista francesa aos filósofos  - de inspiração 

hegeliana – alemães.   

Em função de divergências ideológicas entre Marx e Ruge, além da censura propriamente 

dita, os Anais Franco-alemães foram publicados por meio de apenas um número, em edição dupla, 

em 1844, a partir das quais tornaram-se conhecidos  dois ensaios de Marx,  “Crítica  da filosofia de 

direito de Hegel”, texto no qual o autor de O Capital (1867) analisou a  relevância da sociedade 

civil para formação da estrutura do Estado; e  “Sobre a questão judaica”, artigo no qual jovem Marx 

criticou a elite judaica em seu afã de reparo  histórico de injustiças sofridas, sem considerar os 

outros segmentos oprimidos da sociedade e sem levar em conta que a verdadeira emancipação não é 

de base  política, mas antes de tudo econômica; e comum.  

Se os Anais Franco-Alemães, como sugere o título, teve como objetivo estimular a 

interação da filosofia alemã, sobretudo a hegeliana, como o socialismo francês, o efeito desse 

projeto, sob o ponto de vista da práxis, não poderia ter sido melhor, se se considera que um terceiro 

vetor foi incorporado à massa crítica da proposta, a saber: a crítica da crítica da economia política, 

desenvolvida por economistas ingleses como Adam Smith, Thomas Malthus, David Ricardo, John 

Ramsay MacCulloch.  

Essa última tarefa coube Friedrich Engels, que publicou  o ensaio  “Esboço para uma crítica 

da economia política”, texto que inaugurou o marxismo ao apresentar pela primeira vez o método 

da crítica da economia política, doravante subtítulo de obras referenciais do próprio Marx, como O 

capital: crítica da economia política (1967).  

No citado artigo de Engels, a crítica da economia política, como questão de método, foi 

assim apresentada: economistas como Adam Smith, Thomas Malthus, David Ricardo, MacCulloch, 

dentre outros, só poderiam realizar análise científica da economia burguesa até o limite apresentado 

pela própria estrutura  do modo de produção capitalista, posto que, como liberais,  não poderiam 

criticar a própria economia burguesa.  



Como pensadores do liberalismo, assinalava o parceiro de Marx, no primeiro momento do 

mercantilismo e, ato contínuo, do capitalismo, os economistas ingleses do período histórico de 

Engels não poderiam descrever, por exemplo, uma categoria econômica como o valor, 

compreendida como tempo de trabalho dispendido para produzir mercadorias, riquezas; e não 

poderiam pois eram teóricos apologéticos do mais-valor, razão pela qual teorizavam com o objetivo 

consciente ou inconsciente de esconder que o mais-valor era na verdade o tempo do trabalho 

extorquido da classe operária. Nesse sentido, o mais-valor só poderia ser analisado, nesse contexto, 

de forma abstrata, metafísica, tendo em vista argumentos prestidigitadores, que ocultavam a 

realidade, ao esconder o tempo de trabalho sequestrado do operário.  

Na base dessa racionalidade engelsiana, esboça-se o método marxista: só é possível 

produzir ciência, sem preconceito, assumindo o ponto de vista do valor do trabalho não pago ao 

trabalhador; o ponto de vista, portanto, do tempo de trabalho sequestrado da classe operária, seja no 

tocante ao mais-valor absoluto ( exploração direta do capital sobre e contra o trabalho); seja no que 

diz respeito ao mais-valor relativo, analisável como a instância concorrencial ‘revolucionária’ do 

capital, pois depende do desenvolvimento tecnocientífico para extorquir mais e mais, em escala 

planetária, o trabalho coletivo.  

Além desse aspecto, Engels, no ensaio citado, argumentou que à medida que a civilização 

burguesa se constituía e se transformava, hegemonicamente, em uma nova ordem social 

estabelecida, os economistas liberais se tornavam mais cínicos e menos, assim, honestos. Nesse 

sentido, Adam Smith teria sido mais consequente que Thomas Malthus, que teria sido menos 

mistificador que David Ricardo; e assim por diante.   

Tendo em vista essas questões, as seguintes perguntas constituem o horizonte de 

expectativa do  Primeiro Congresso Internacional Literatura e revolução: os espectros de Marx e o 

realismo estético – imperialismo e independência nacional, a saber: existirá a possibilidade de uma 

‘crítica da economia política’ estética que identifique em certas tendências neoliberais 

contemporâneas um aprofundamento sem precedentes da mistificação científica, seja sob o ponto de 

vista da produção literária, seja no que se refere às teorias que circulam no mundo acadêmico na 

atualidade? Se a ideologia dominante, do contemporâneo, é o neoliberalismo, haverá um 

neoliberalismo estético e teórico? Como se manifesta e como produz efeitos de mistificação? Qual 

trabalho sequestrado fica ocultado por essas “tendências neoliberais decadentes” da produção 

literária e teórica atuais?  

Se se considera sobretudo a primeira questão apresentada, relativa a uma crítica da 

economia política estética que se contraponha às mistificações da produção teórica e criativa 

contemporâneas, o argumento a ser apresentado no decorrer do este  Primeiro Congresso 



Internacional Literatura e revolução: os espectros de Marx e o realismo estético – imperialismo e 

independência nacional  tem, também, relação com as cartas que Karl Marx e Friedrich Engels 

trocaram com escritores dos seus respectivos períodos históricos e serão assim interpretadas: 

1º  Crítica – Engels critica, em carta datada de 26 de novembro  1885, o 

romance Os velhos e os novos (1984), de Minna Kautsky.  

Engels, lendo o romance Os velhos e os novos de Minna Kautsky, cita Ésquilo e 

Aristófanes, com objetivo de problematizar o argumento corrente relativo à relação entre 

arte e política para argumentar que os dois dramaturgos gregos citados eram autores de 

“tendência”, assim como Dante, Cervantes e qualquer outro autor. Para o marxista inglês, a 

polêmica entre “arte de tendência” e arte autônoma seria falsa, porque autor algum tem como fugir 

de tendências ideológicas e históricas de sua época, resolvendo-as justamente quando consegue 

plasmá-las  sem separar a dimensão política da forma artística.  

Nesse contexto, Engels retira do termo “tendência” a sua conotação negativa, ao mesmo 

tempo em que salienta que, embora toda arte seja de “tendência”, esta não se confunde com a 

solução de antemão da intriga, em nome de uma Ideia, uma ideologia apriorística. O fundamental, 

assim, seria analisar a “tendência” social-ideológica que estaria na base de uma  obra literária, sem 

desconsiderar o plasma singular que  a define como obra de arte.  

Haveria, subtende-se, assim, uma arte de tendência socialista ou revolucionária  e uma arte 

de tendência decadente ou adaptada servilmente ao constituído. No primeiro caso, a literatura  

afirmaria a abertura do processo histórico em um duplo sentido: no da história enquanto tal e no da 

singularidade da obra em si, sendo que o desafio desta seria o de criar o plasma das tendências 

revolucionárias do processo histórico concreto, sem deixar de inscrevê-las em sua própria 

singularidade. No segundo caso, por sua vez, agora em diálogo com György Lukács de “Los 

escritores y los críticos (1939)”, a relação entre o velho e o novo se transforma no mais absoluto 

anti-historicismo, na arte que se limita ao constituído, quando aquilo que geralmente é chamado de 

novo se produz como [...] uma capitulação estética frente às correntes da moda do capitalismo 

decadente  e – enquanto  reverso inevitável -, subestima figuras eminentes , precisamente porque 

não se dá nelas este dualismo “interessante” e “vanguardista” do conteúdo político e da forma 

literária (LUKÁCS, 1939, 413). 

Lukács, ecoando a citada carta de Engels a Minna Kautsky, salientou no trecho supra que 

conteúdo político e forma artística, como um plasma singular, dependem do talento autoral para 

afirmar a história, como processo revolucionário, na obra e que o “novo” enquanto tal perde essa 

perspectiva quando se atém, de forma abstrata e anti-histórica, às modas estéticas e teóricas das 

ideologias decadentes do capitalismo e do imperialismo. Para o crítico húngaro, a relação entre o 



velho e o novo é fundamental para a produção literária, mas necessita de conteúdo histórico 

concreto, inclusive no que diz respeito às inovações científicas e seus impactos na produção 

literária.  

Nesse sentido, se se considera o romance de tendência socialista fora de qualquer 

sectarismo ou figuração anti-histórica da relação entre o velho e o novo, a singularidade de sua 

plasmação política/ forma estética, retomando o diálogo com Engels, consegue, como efeito, 

destruir as ilusões convencionais sobre a natureza das relações sociais realmente existentes, 

abalando, assim, o otimismo do mundo burguês, assentado na decadência do sistema de aparência 

social; e decadente porque, só por existir, como segunda natureza, tende a camuflar o fato objetivo 

de que é resultado de um processo histórico e como tal não é nem natural e nem eterno. 

Esse primeiro axioma sobre o realismo como espectros de Marx, assim, detém a seguinte 

configuração: sem uma percepção concreta da história como motor da luta de classe e portanto 

como processo aberto a teoria literária e a produção literária tenderão a ser capturadas pelos mais 

diversos tipos de ecletismos derivados das correntes em moda nas fases decadentes do capitalismo e 

do imperialismo.  

2º CRÍTICA - ENGELS CRITICA O ROMANE DE MARGARET HARKNESS, City 

girl (1887), em carta datada de 1888.   

 Se no primeiro argumento crítico do realismo de Engels a Minna Kautsky o processo 

histórico real deve ser considerado para a produção de um realismo literário consequente,  a carta 

dirigida à escritora inglesa,  Margaret Harkness, a propósito de seu romance City girl (1887), 

apresenta o seguinte desafio:  a plasmação entre política e forma literária deve figurar o devir 

histórico, tendo em vista a luta de classes sob o ponto de vista da classe operária.  

Levando-se em conta que os operários se organizaram e enfrentaram  a luta de classes como 

sujeitos históricos, por exemplo,  na Comuna de Paris de 1771,  na Revolução Francesa de 1789 e 

na Revolução Popular, na França, de 1848,  na civilização burguesa do período do romance de 

Margaret Harknness não seria mais possível apresentar a classe operária como objeto de altruísmo 

burguês, como ocorreria, segundo Engels, no romance City girl.  

O processo histórico concreto doravante apresentava o seguinte desafio para o realismo: 

narrar a alteração das antigas relações de produção por novas, protagonizadas pela luta de classes 

entre o capital e o trabalho. Nesse contexto, se o capital, no desafio de sua reprodução ampliada de 

si mesmo, está desafiado a ser revolucionário, superando seus próprios limites técnico-produtivos, à 

classe operária, por sua vez, não resta outra saída: necessita ser tão revolucionária quanto.  

Ciente dessa questão, Engels critica o romance de Margaret Harkness pelo apoio que nele 

há ao Exército da Salvação, ao narrar a influência que essa associação religiosa exercia sobre as  



operárias menos conscientes, sem destacar, criticamente, o caráter filantrópico-burguês dessas 

políticas compensatórias que não resolvem efetivamente a situação de miséria dos trabalhadores.  

Para Engels, Honoré de Balzac (1799-1750), com seu monumental projeto de “Estudos de 

Costumes”, com suas oitenta e oito obras intituladas A comédia humana, era o escritor europeu do 

período que havia alcançado o “triunfo do realismo”, por ter conseguido produzir narrativas 

singulares nas quais as classes sociais, em luta, burgueses e operários, emergiam, destronando a 

aristocracia e o clero, ao mesmo tempo em que  se definiam como o “motor da história” concreta.  

O realismo, nesse contexto, como  crítica da economia política estética, adquire a seguinte 

dimensão axiomática: está desafiado a narrar as classes emergentes de  um determinado período 

histórico,  ao mesmo tempo en que apresenta o fim de uma época.  

3º CRÍTICA  - CARTA DE KARL MARX A FERDINAND  LASSALE, DATADA DE 

MARÇO DE 1959.  

 Em seis de março de 1959, Karl Marx, ao interpretar a tragédia Franz Von Sickingen 

(1858), de Ferdinand Lassale, destacou positivamente os seguintes aspectos: 1. Ser uma tragédia da 

história e da história como tragédia; 2. Que se propõe a ser protagonizada pela luta de classes.  

 No entanto, Marx criticou incisivamente o conflito de base da tragédia histórica de Lassale, 

a saber: entre cavaleiros e príncipes, tema que Lassale escolheu a partir da sublevação dos 

cavaleiros contra os príncipes,  efetivamente ocorrida no outono de 1522.  Para o autor de O 

Capital, esse não era o conflito que importava, à época, mas a guerra dos camponeses, levada a 

cabo dois anos depois (1524-1525) contra os príncipes.  

 Com a crítica de Marx à tragédia Franz Von Sickingen, de Lassale, visualiza-se o terceiro 

axioma sobre o realismo, como crítica da crítica da economia estética burguesa, que é: o realismo 

está desafiado a afirmar a história, como processo humano constituinte, apresentando as classes 

sociais emergentes, no campo da luta de classes, tendo em vista  a plasmação singular do conflito 

que realmente importa numa época ou noutra.  

 Tendo em vista esses três axiomas sobre o realismo, como pensá-los na dinâmica da luta de 

classes contemporânea? Se na crítica da economia política proposta por Engels e tornada questão 

metodológica do marxismo, para fazer ciência, é preciso superar os preconceitos burgueses tendo 

em vista o ponto de vista do trabalho, sobretudo em sua potência ascendente, como seria possível 

realizar uma crítica da economia política estética da atualidade, tendo em vista a relação entre 

política e forma estética  do trabalho subsumido, no atual presente histórico? Qual é o conflito de 

base subsumido pela expansão da civilização burguesa, em sua vertente europeia e estadunidense? 

 Sobretudo considerando essa última pergunta, o diálogo com o livro O Marxismo ocidental 

(2018), de Domenico Losurdo, parece indispensável, pela crítica da crítica nele realizada ao 



marxismo ocidental, historicamente cego àquilo que pode ser chamado de acumulação primitiva 

transversal da civilização burguesa, a saber: os saqueios coloniais. 

Em O marxismo ocidental, Losurdo não perdoa praticamente ninguém. Trotsky, Della 

Volpe, Colletti, Althusser, Bloch, Horkheimer, Adorno, Sartre, Arendt, Levinas, até os 

contemporâneos como Foucault, Badiou,  Agamben, Antonio Negri, Michael Hardt,  Zizek, Harvey, 

dentre outros, têm a suas respetivas produções teóricas analisadas e criticadas pela indiferença em 

todos elas, em maior ou menor medida, à questão colonial. 

 O sectarismo do marxismo ocidental, ao priorizar a relação capital e trabalho, como se 

fosse a premissa absoluta da luta de classes mundial e ao defender posições que o materialismo 

histórico destituiu, como a de que o Estado seja necessariamente a instância do monopólio da 

violência burguesa, tende a desqualificar ou não dar a devida centralidade às revoluções 

anticolonialistas e anti-imperialistas do Oriente, acusadas no geral de terem produzido um 

socialismo estatal, autocrático, impuro porque investiram e investem energias na incorporação de 

tecnologias e no avanço técnico-produtivo supostamente essencialmente burgueses, sem contar que 

abandonam a pantomima revolucionária em nome da prosa cotidiana do trabalho de suas 

respectivas autonomias econômicas.  

 Na contramão do sectarismo do marxismo ocidental, uma simples descrição da história da 

civilização burguesa revela a centralidade do problema colonial na primeira modernidade,  a 

europeia; e na segunda, a estadunidense: centenas de milhões de índios, pardos, negros, amarelos, 

brancos, mulheres, crianças, homens, velhos dizimados, em uma proporção gigantesca, inominável,  

de sofrimentos e consequências nefastas que a simples hipótese de insistir no drama das carnificinas 

da Primeira e Segunda Guerras mundiais, como epicentros da tragédia mundial, é simplesmente 

absurda, até porque essas duas Guerras o foram antes de tudo contra os países colonizados, porque 

foram guerras interimperialistas de disputa do planeta 

Sem contar que a fase interimperialista do saqueio colonial do Ocidente, embora tenha 

produzido duas grandes guerra e extraordinário sofrimento nos povos colonizados, inclusive entre 

europeus, essa fase, é bom que se diga, não foi a única. Além dela, há: 2.  a fase colonial 

propriamente dita, de acumulação primitiva formada pelos destroços do mundo medieval e pelo 

saqueio das colônias, a partir do trabalho escravo, sobretudo negro,  e da eliminação genocida dos 

autóctones, como os índios latino-americanos e os peles vermelhas estadunidenses; 3. a fase 

revolucionária em que as burguesias, enriquecidas com a acumulação realizada na primeira fase, 

resolveram  eliminar a ordem política aristocrática-colonial com o propósito de moldarem por elas 

mesmas os arranjos institucionais e legais da civilização burguesa; 4. a fase da decadência burguesa, 



em que esta deixa de ser politicamente revolucionária; 5. a fase do ultraimperialismo americano, a 

atual. 

 Se se consideram essas cinco fases, fica patente que a transversalidade do saqueio colonial é 

parte estrutural da civilização burguesa.  A esse respeito,  Rosa Luxemburgo de A acumulação do 

capital (1913), em interação crítica com o volume II e III de O capital, de Karl Marx, foi precisa ao 

salientar que capitalismo não funciona apenas por meio de suas categorias imanentes. Se a estrutura 

da civilização burguesa pressupõe o Departamento I, que são os meios de produção; e o 

Departamento II, que são os meios de circulação e consumo, o terceiro Departamento, não previsto 

por Marx, seria: o imperialismo.  

 Nesse contexto, o imperialismo pode ser definido como um metacapitalismo que surge 

precisamente no período de decadência da civilização burguesa, a fase 4, que durou, tendo como 

referência a França, do início da Restauração, 1814, até 1860, data a partir da qual se dá o início da 

fase interimperialista, responsável pela Primeira Guerra Mundial, indo até o final da Segunda 

Guerra Mundial, quando emerge o ultraimperialismo americano.  

O imperialismo, nesse contexto, é a consciência burocrática de que o capitalismo não 

funciona por conta própria, pois necessita da transversalidade do saqueio colonial. Sua função é 

controlar regiamente a divisão de trabalho implicada com o Departamento I ( apenas o centro do 

sistema pode desenvolvê-lo, liderando o avanço técnico-científico) e o Departamento II ( que pode 

estar presente, não sem hierarquias e tutelas, na periferia do sistema-mundo). Como Departamento 

III, o imperialismo assume a tarefa de administrar o capitalismo, atualizando permanentemente a 

primeira fase da civilização burguesa, a da formação primitiva do capital, tendo em vista o estatuto 

colonial-escravista.  

Uma instigante teórica sobre o imperialismo, ao menos em sua produção intelectual que vai 

de 1941 a 1946, Hannah Arendt, salientava, em 1946, que o imperialismo era ao mesmo tempo o 

poder pelo poder, a expansão pela expansão e  o racismo pelo racismo, identificando sem meias 

palavras o antissemitismo ao terceiro Reich e à expansão colonial imperialista, perspectiva que ela 

abandou totalmente após ter adquirido a nacionalidade americana, em 1951, não sendo mera 

coincidência que a sua data de batismo para ultraimperialismo americano seja também a data de 

publicação  de  Origens do totalitarismo (1951), livro no qual, como traição a tudo que escrevera 

antes, o totalitarismo, ao invés de ser o nome comum da expansão colonialista ocidental-americana, 

passa a dizer respeito  a uma suposta  semelhança do mal absoluto, como natureza de certos 

humanos, entre Hitler e Stalin.  

É nesse sentido que o I Primeiro Congresso Internacional Literatura e revolução: os 

espectros de Marx e o realismo estético – imperialismo e independência nacional,  assume a tarefa 



de convidar a comunidade acadêmica nacional e internacional para discutir as seguintes questões: 1. 

Se o conflito fundamental da civilização burguesa se dá entre a Metrópole e o terceiro mundismo ou 

entre o imperialismo e a independência  econômica e politica das colônias, quais críticas poderiam 

ser feitas às teorias acadêmicas em voga como os Estudos Culturais,  o multiculturalismo,  o pós-

colonialismo, o decolonialismo, sem deixar de considerar vertentes críticas como as do liberalismo 

de gênero, étnico, dentre outras?  Essas teorias são realmente as que vocalizam a centralidade do 

saqueio colonial? É possível justiça econômica, étnica e  de gênero estando sob o domínio colonial 

do imperialismo de plantão?  Quais as diferenças existentes entre a fase interimperialista da 

civilização burguesa relativamente à atual, a do ultraimperialismo americano?  Que relação tem a 

Guerra Fria com os estereótipos dominantes em todas as áreas de conhecimento?  Como a Guerra 

Fria, a única guerra realmente vencida por Estados Unidos, moldou o pensamento, a cultura e a 

práxis contemporânea? Como a Guerra Fria está presente nos atuais modos de ser do marxismo 

oriental? 

Tendo em vista a comemoração dos 200 anos de nascimento de Karl Marx, que nasceu em 

5 de maio de 1818 e os 128 anos de nascimento de Oswald de Andrade, este  Primeiro Congresso 

Internacional Literatura e revolução: os espectros de Marx e o realismo estético – imperialismo e 

independência nacional, além de ser uma homenagem ao pensador alemão, propõe-se a ser também 

uma reflexão sobre os efeitos positivos e muitas vezes imprevistos de sua teoria. Um dos efeitos ou 

espectros de Marx ocorreu precisamente com a proposta antropofágica de Oswald de Andrade, 

formulada pela primeira vez em 1928, com o “Manifesto antropófago”, ensaio no qual o conflito 

entre imperialismo e independência nacional começa a se esboçar de forma extraordinária, até 

encontrar uma formulação mais madura nos romances Marco zero i, A revolução melancólica 

(1943) e Marco zero II, Chão (1945), sem contar os ensaios “A Arcádia e a inconfidência” (1945) 

e “Crise da filosofia Messiânica (1950)”. 

Os dois romances da década de 40, de Oswald de Andrade tem como plasmação 

política/formal o problema da independência do Brasil, na contramão do saqueio colonial e dos 

imperialismos inglês, japonês, italiano, estadunidense. Por sua vez, os dois ensaios referidos, “A 

Arcádia e a Inconfidência” e “Crise da filosofia messiânica”, de forma extraordinária realizam a 

crítica da crítica da economia política estética brasileira tendo em vista a centralidade da 

independência nacional ( residindo aí o elogio à Inconfidência Mineira e a negação dos árcades) em 

face do colonialismo/imperialismo e, também, se se considera o segundo ensaio, a crítica da crítica 

da economia política do próprio marxismo ocidental, cujo messianismo, em crise ( ainda hoje, 

sempre) tende a ignorar precisamente o que importa: o saqueio colonial.  



 A expressão “espectros de Marx”, sob esse ponto de vista, presente no título deste 

Congresso, tem relação com esses imprevistos da teoria marxista, que ocorreram de forma criativa, 

altiva e imprevista  na vitória  revolução Russa, de 1917, absolutamente imprevisível, para o 

marxismo ocidental, no seu impacto no processo de descolonização nacional africana e asiática e 

também, dentre outros exemplos, na proposta antropofágica, no campo da cultura brasileira, 

formulada por Oswald de Andrade, por meio da seguinte síntese: “Só a antropofagia nos une...”. 

Especificamente, no entanto, o motivo do uso da expressão “os espectros de Marx’ tem a 

ver com o livro Os espectros de Marx (1994), de Jacques Derrida, considerando, por exemplo, a 

seguinte passagem: “[...] este algum outro espectral nos olha; sentimo-nos olhados por ele, fora de 

toda sincronia, antes mesmo e para além de nossa parte, segunda uma anterioridade  ( que pode ser 

da geração, de mais de uma geração) e uma dissemetria absolutas, segundo  uma desproporção 

absolutamente incontroláveis. A anacronia faz a lei aqui (DERRIDA, 1994, p. 22)”.  

Ora, “a anacronia que faz a lei aqui”, resistindo à subsunção geral do processo do trabalho 

humano, não será precisamente, na atualidade, a paridade de armas alcançada por Rússia e China, 

relativamente à OTAN e aos Estados Unidos? Como pensar essa paridade de armas no contexto de  

uma crítica da economia política estética do realismo literário possível, no contemporâneo,  quando 

prioriza a plasmação literária tendo em vista o seguinte conflito de base na atualidade: 

ultraimperialismo americano e independência político-econômica das colônias de todo o planeta?   

Pergunta que marca o desafio do novo realismo brasileiro, mundial, e que tem como 

referência o seguinte desafio: “Colonizados do mundo, uni-vos!”   

OBJETIVOS 

 

1. GERAIS E ESPECÍFICOS 

 

Se uma literatura revolucionária pode ser definida como o suporte textual de um processo que, em 

perspectiva, problematiza e destitui o aparelho de Estado, tendo em vista a compreensão crítica de 

que este, no âmbito da civilização burguesa, limita, domestica e inviabiliza a potência laica da e na 

criação, quando instigada pelo protagonismo dos povos, este Primeiro Congresso Internacional 

Literatura e revolução: os espectros de Marx e o realismo estético – imperialismo e independência 

nacional procura problematizar essa perspectiva ocidental para reafirmar outra, a independência 

nacional ( logo um Estado forte, dos trabalhadores) em face do sistema colonial europeu  e 

estadunidense, sem deixar de considerar a fase interimperialista e ultraimperialista da dominação 



ocidental e seus saqueios permanentes dos Estados Nacionais colonizados.  Nesse contexto, se os 

três axiomas do realismo, aqui propostos, estão implicados com afirmação do devir histórico, com a 

emergência da luta de classes e com a escolha acertada do conflito que realmente importa, é 

objetivo deste Congresso pensar o realismo tendo em vista a relação entre 

colonialismo/imperialismo/ultraimperialismo versos independência nacional.  

SIMPÓSIOS E COMUNICAÇÕES À TARDE. 

 

RESUMOS 

 

Jörg  Nowak ( University of Nottingham) 
 

The ultimate political consequence of the great financial crisis is the retreat into and 

renewal of the national imperialist state, centred around an authoritarian-nationalist 

project. Nevertheless, this ‘return of the state’ that was never absent is deeply 

embedded into the neoliberal form of today´s global capitalism. It pretends to cater 

to working class interests of its citizens to some bigger extent; but this remains 

largely a symbolic gesture. This fake interpellation of the national proletariat – not 

much unlike classical fascism – is accompanied by a profound political weakness 

and instability of these regimes. While this tendency itself seems to be a global 

phenomenon, it is at the same time fraught with the challenge to establish an 

economic nationalism in the framework of a globally interconnected capitalism, thus 

placing an enormous contradiction in the heart of this very tendency.Not only are 

they haunted by their promises of welfare and employment, they also are confronted 

with deeply divided and fragmented state apparatuses in which different state 

agencies pursue radically different strategies. The splits within state elites and state 

apparatuses are profound and radical. 

Thus, the national imperialist projects are fraught with the paradox that 

renationalization is no viable option on the economic plane, but part of the elites feel 

they need national rhetoric in order to tie the middle classes to the existing economic 

order. The move to engage in large infrastructure projects seems to represent a rather 

desperate attempt to relieve some of the political and economic deadlocks than a 

viable long-term project of accumulation and political rule. It remains to be seen if 

socialdemocratic or more radical left movements are able to offer another way out of 

those impasses. But it is obvious that political tensions and economic bottlenecks are 

rather increasing. 

 

REFERÊNCIAS :  



REFERÊNCIA 

1. ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Marx. Dialética do esclarecimento. Trad. 

Guido Antonio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985. 

2. ARENDT, Hannah. Die Krise des Zionismus (1942). In:GEISEL, Eike; 

BITTERMAN, Klaus (orgs). Essays & Kommentare, v. 3. Berlim, Tiamat, 1989.  

3. _____> Herzl e Lazare. In: BETTINI, G. (org.) Ebraismo e modernitá 91942). 

Milão, Unicopli, 1986. 

4. _____.Imperialism: Road to Suicide. Commentary, fev. 1946, p. 27-35. 

5. AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. 

São Paulo: Perspectiva, 2004 

6. AGAMBEN, Giorgio. Meios sem fim, notas sobre a política. Trad. Davi Pessoa. 

Belo Horizonte: 2015. 

7.  ________.Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua. Tradução de Henrique 

Burigo. Belo Horizonte: UFMG, 2002.  

8. ________. “O que é o dispositivo?” In.: O que é o contemporâneo? e outros 

ensaios. Trad. Vinícius Nicastro Honesko. Chapecó: Argos, 2009. 

9. _________. ALTHUSSER, Louis. For Marx. Translated. Ben Brewster.  The 

Penguin Press: 1969.  

10. _______. Ler O capital. Trad. Nathanael C. Caixeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1980. 

11. AMIN, Samir. “Imperialismo: passado e presente”. Tempo, n. 18. 2005, p. 77 a 

123. 

12. ANDERSON, Perry. A politica externa norte-americana e seus teóricos. Trad. 

Georges Kormikiaris. São Paulo: Boitempo, 2015. 

13. ANDRADE, Mário de. “Futurista?”. Jornal do Comércio. São Paulo, 6 jun. 

1921.15 

14. ______.Macunaíma: o herói sem nenhum caráter – Edição crítica de Telê Porto Ancona Lopez. Rio 

de Janeiro: Livros Técnicos e Científicos, 1978. 

15. ______. “Prefácio interessantíssimo. In.: Poesias Completas. 4º ed. São Paulo: 

Martins Editora, 1974. 

16. _____. O movimento modernista. In: “Aspectos da literatura brasileira”. 6a ed. 

Belo Horizonte: Itatiaia, 2002. p. 253-280. 

17. _____. “Marinetti:”. In.: Táxi e Crônicas no Diário Nacional. São Paulo: Duas 

Cidades, 1976. 

18. ANDRADE, Oswald de. Do Pau-Brasil À antropofagia e às utopias. 2. Ed. Obras 

Completas. V. 6.  São Paulo: Civilização Brasileira, 1978.  

19. Marco Zero I. A Revolução Melancólica. São Paulo: Globo, 1991. 

20. ________. Marco Zero II. Chão. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1971. 

21. ________. Memórias sentimentais de João Miramar. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1971. 

22. ________. O Rei da Vela. São Paulo: Globo, 2004. 



23. _______. Os condenados: a trilogia do exílio. 4. ed. São Paulo: Globo, 2003. 

24. _______. Pau-Brasil. 5.ed. São Paulo: Globo, 2000. 

25. _______. Primeiro caderno do aluno de poesia. São Paulo: Globo, 2005. 

26. ________. “O caminho percorrido.” In.: Ponta de lança. São Paulo: Globo, 1991, 

p. 109-118. 

27. ________. Serafim Ponte Grande. São Paulo: Globo, 2007.  

28. 1987. 

29. _____. Marxismo e filosofia da linguagem. Trad. Michel Lahud & Yara Frateschi 

Vieira. São Paulo:Huicitec, 2004. 

30. BANDEIRA, Luis Alberto Moniz. A segunda Guerra fria: geopolítica e relações 

estratégicas de Estados Unidos. Das rebeliões da Eurásia à África do Norte e ao 

Oriente Médio. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2013. 

31. ____. Formação do império americano: da guerra contra a Espanha à guerra no 

Iraque. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. 

32. ______. Presença dos Estados Unidos no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2007. 

33. BAUDRILLARD, Jean. Senha. Trad. Maria Helena Kühner. Rio de 

Janeiro: Difel, 2001. 

34. BENJAMIN, Walter. Magia, técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. 7 ed. São Paulo: Brasiliense, 

1994 (Obras escolhidas v.1). 

35. BRITO, Mário da Silva. Ângulo e Horizonte. (de Oswald de Andrade 

à ficção científica). São Paulo: Martins Editora, 1969. 

36. CAMPOS, Haroldo de. “Da razão antropofágica: diálogo e diferença na cultura 

brasileira”. In.: Metalinguagens & outras metas. São Paulo: Perspectiva: 1992, p. 

231 a 256.  

37. _______.“Miramar na Mira”. in: ANDRADE, Oswald. Obras Completas, Volume 2 

– Memórias Sentimentais de João Miramar, p. XLIII. – p. 20. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1970.  

38. O sequestro do barroco na literatura brasileira: o caso Gregório de Mattos. 

Salvador: Fundação Casa de Jorge Amado: 1989. 

39. _______. “Oswald de Andrade. Uma poética da radicalidade”, in: ANDRADE, 

Oswald de. Obras completas – Volume 7: Poesias reunidas Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1972.  

40. CANDIDO, Antonio. “Estouro e Libertação”, in: Brigada ligeira e outros escritos. 

São Paulo : Eds. Unesp, 1992.  

41. ______. “Digressão Sentimental sobre Oswald de Andrade” in:  

Vários Escritos. São Paulo. Duas cidades, 1970.  



42. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 6. Ed.  Belo 

Horizonte/Rio de Janeiro: Itatiaia: 2000. 

43. ______. “Oswald viajante” In: Vários Escritos, São Paulo. Duas cidades, 1970.  

44. ______. Presença da literatura brasileira: historia e antologia Vol.2; 10.ed. Rio 

de Janeiro : Bertrand Brasil, 1997.  

45. CHAVES, Flávio Loureiro. “Pagu e a experiência da linguagem”. In. GALVAO, 

Patrícia. Parque Industrial. São Paulo: EDUFSCAR, 1994, p.7-11. 

46. DE BARROS, Orlando. O pai do futurismo no Brasil: as viagens de Marinetti no 

Brasil de 1926 e 1936. Rio de Janeiro: E-papers,  2010. 

47. DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Trad. Estela dos Santos Abreu. Rio de 

Janeiro: Contraponto, 1997.  

48. DERRIDA, Jacques. Os espectros de Marx. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 

1994. 

49. DUMÉNIL, Gérard & LÉVY, Domenique. A crise do neoliberalismo. Trad. Paulo 

Castanheira. São Paulo: Boitempo, 2014. 

50. ECHEVERRÍA, Bolívar.  La modernidade de lo barroco. México, D.F.: Era, 

2000.  

51. ECHEVERRÍA, Javier. Los señores del aire: telépois y el tercer entorno. 

Barcelona: Destino, 1999. 

52. ELEUTÉRIO, Maria de Lourdes. Oswald: Itinerário de um Homem sem Profissão. 

São Paulo: Editora da Unicamp, 1989. 

53. ENGELS, Friedrich. Esboço de uma crítica da economia politica. Trad. Maria 

Filomena. São Paulo: Ed. Ciências Humanas, 1979. 

54. ______. A Origem da família, da propriedade privada e do Estado. Trad. 

Leandro Konder. Rio de Janeiro, 1984. 

55. ENGELS, Friedrich; MARX, Karl. A ideologia alemã. Trad. Rubens Enderle. São 

Paulo: Boitempo, 2007. 

56. ENGELS, Friedrich; MARX, Karl. Manifesto comunista. Trad. Álvaro Pina e 

Ivana Jinkings. São Paulo: Boitempo, 2010. 

57. ENGELS, Friedrich. Esboço de uma crítica da economia politica. Trad. Maria 

Filomena. São Paulo: Ed. Ciências Humanas, 1979. 

58. FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências 

humanas. Trad. Selma Tannus Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

59. _____.História da sexualidade: vontade de saber. Trad. Maria Theresa da Costa 

Albuquerque. Rio de Janeiro:Graal, 1999. 

60. _____. O nascimento da biopolítica. Trad. Eduardo Brandão São Paulo: Martins 

Fontes, 2008 

61. _____. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Trad. Raquel Ramalhete. Petrópolis: 

Vozes, 1987. 

62. FUKUYAMA, Francis. O fim da História e o último homem. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1992.  



63. ________. The end of history and the last man. New York: The Free Press, 1992. 

64. GALVAO, Patrícia; FERRAZ, Geraldo. A Famosa Revista. In: Dois romances. 

Rio de Janeiro, José Olímpio, 1959.  

65. __________. Parque Industrial. São Paulo: EDUFSCAR, 1994.  

66. HOLLANDA, Heloísa Buarque de; GONÇALVES, Marcos Augusto. Cultura e 

Participação nos Anos 60. 7 ed. São Paulo: Ed. Brasiliense, 1989. 

67. HOISEL, Evelina. Supercaos: os estilhaços da cultura em PanAmerica e Nações 

Unidas. Belo Horizonte: UFMG, 2014. 

68. JACSON, Kenneth D. A prosa vanguardista brasileira: Oswald de Andrade. 

Trad. Heloísa Nascimento Alcântara de Barros e Maria Lúcia Prisco Ramos. São 

Paulo: Perspectiva: 1978. 

69. _____”Patrícia Galvão e o realismo brasileiro nos anos 30”. In.: CAMPOS, 

Augusto de.  Pagu:  vida e obra. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

70. JAMESON, Fredric. A cultura do dinheiro: ensaios sobre a globalização. Trad. 

Maria Elisa Cevasco & Marcos César de Paulo Soares. Petrópolis: Vozes, 2001. 

71. _____.O inconsciente político: a narrativa como ato socialmente simbólico. Trad. 

Valter Lellis Siqueira. São Paulo: Editora Ática, 1992. 

72. KAUTSKY, Karl. “Ultra-imperialismo”. (1914). In: Arquivo Marxista na 

Internet.1914. Disponível em: 

https://www.marxists.org/portugues/kautsky/1914/09/11-1.htm Acesso em: 8 

Nov. 2009. Acesso em: 03 de Jun. de 2017. 

73. KAUTSKY, Karl. Ultra-imperialismo. (1914). In: Arquivo Marxista na 

Internet.1914. Disponível em: 

https://www.marxists.org/portugues/kautsky/1914/09/11-1.htm Acesso em: 8 

Nov. 2009. Acesso em: 03 de Jun. de 2017. 

74. LENIN, V. I. Esquerdismo, doença infantil do comunismo.5 ed. São Paulo: 

Global, 1981 
75. LENIN, Vladimir Ilytch. Imperialismo, etapa superior do capitalismo. São Paulo: 

76. Global, 1979.  

77. LOSURDO, Domenico. A luta de classes: uma história política e filosófica. Trad. 

Silvia De Bernardinis. São Paulo: Boitempo, 2015. 

78. LOSURDO, Domenico. O marxismo ocidental: como nasceu, como morreu, 

como pode renascer. Trad. Ana Maria Chiarini. Boitempo: São Paulo, 2018. 

79.  
80. LUKÁCS, Georg.A teoria do romance. 3º ed. Trad. José Marcos Marini de Macedo. 

São Paulo: Duas Cidades, 2007. 

81. _____História e consciência de classe – estudos de dialética marxista. Trad. Telma 

Costa. Lisboa, Publicações Escorpião, 1974. 

82. ____. Materiales sobre el realismo. Trad. Manuel Sacristán. Barcelona: Ediciones 

Grijalbo, 1977. 



83. ____> Marx e Engels como historiadores da literatura. Trad. Nélio Schneider. São 

Paulo: Boitempo, 20l16. 

84. ____.  “ O debate sobre o expressionismo”. In.: Marx e Engels como historiadores 

da literatura.Trad. Teresa Martins Porto: Editora Nova Crítica: 1979. 

85. ____. Problemas del realismo. Trad. Carlos Gerhard. México: Fondo de Cultura 

económica, 1966. 

86. ____. Realismo crítico hoje. Trad. Ermínio Rodrigues. Brasília:  Coordenada 

Editora de Brasília: 1969. 

87. ____. “The novels of Willi Bredel”. Trad. David Ferbach. In. Essays on Realism. 

Cambridge: MIT Press, 1981. 

88. ____. “Tendency or Partisanship”. In. EOR, 1981. 

 

89. MARX, Karl. O capital. Livro I. Trad.Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2013. 

90. ______. O 18 de Brumário de Luis Bonaparte. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: 

Boitempo, 2011 

91. SOARES, Luis Eustáquio. O ultraimperialismo americano e a antropofagia 

matriarcal da literatura brasileira: o triunfo do realismo em Pagu, Oswald e 

José Agrippino de Paula. Vitória: PPGL, 2018. 

92. KOJÈVE, Alexandre. Introdução à leitura de Hegel. Trad.Estela dos Santos 

Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 2002.  


